
 

Os fundamentos científicos da extensão rural: uma abordagem ontológica 

 

Benedito Silva Neto 

Universidade Federal da Fronteira Sul 

bsilva@uffs.edu.br 

 

1. Introdução 
 A elaboração deste capítulo teve como principal pressuposto que a 

extensão rural deve desempenhar um papel crucial no enfrentamento da crise 

socioambiental que ameaça seriamente as sociedades contemporâneas. E para 

que esse papel possa ser desempenhado de maneira satisfatória, é necessário 

reconhecer que o enfrentamento dessa crise exige análises rigorosamente 

científicas da diversidade das realidades agrárias com as quais a extensão rural 

se defronta, para que possamos avaliar o grau de liberdade disponível para a 

definição de medidas visando a sua superação.1 

 Esse pressuposto torna as relações entre ontologia e epistemologia uma 

questão incontornável para a discussão dos fundamentos científicos da extensão 

rural. Neste sentido, é importante desde já esclarecermos, mesmo que apenas 

em suas grandes linhas, a natureza dessas relações e os problemas por elas 

provocados. 

A ontologia refere-se à natureza da realidade, distinguindo-se, assim, da 

gnosiologia, a qual trata das condições para conhecermos a realidade. No âmbito 

da gnosiologia, ou seja, das teorias do conhecimento em geral, encontra-se a 

epistemologia, que diz respeito às teorias do conhecimento científico.2 Na 

medida em que não é possível tratar de como podemos conhecer algo sem 

sequer termos consciência da sua existência, assim como não podemos ter 

consciência da existência de algo sem recorrer a uma forma de conhecê-lo, há 

uma relação dialética entre as teorias do ser como totalidades, elaborada no 

 
1 Medidas cuja natureza política, porém, não possibilita que elas sejam definidas diretamente 
pela ciência, conforme, por exemplo, SILVA NETO, B. As relações entre política, economia e 
sustentabilidade: um modelo de análise baseado no materialismo histórico. Desenvolvimento e 
Meio Ambiente, Vol. 62, p. 1462-1484, 2023. 
2 GOMES, W. B. Gnosiologia versus Epistemologia: distinção entre os fundamentos psicológicos 
para o conhecimento individual e os fundamentos filosóficos para o conhecimento universal. 
Temas em Psicologia, vol. 17, nº 1, 2009, p. 37-46. 

mailto:bsilva@uffs.edu.br


 

âmbito da ontologia, e as teorias que dão suporte à busca pelo conhecimento de 

aspectos específicos da realidade, como os estudados pela ciência 

(epistemologia). 

Porém, nas sociedades de classe, a consideração explícita das relações 

entre a ontologia e a epistemologia pode se constituir em um obstáculo à 

manutenção das estruturas de poder. Ocorre que o reconhecimento das relações 

dialéticas entre ontologia e epistemologia é incompatível com ontologias 

metafísicas e transcendentais que protagonizam uma natureza servil do ser 

humano, quer seja em relação à entes que lhe são superiores (como o deus no 

cristianismo, ou a natureza no animismo), quer seja em relação a uma ordem 

que se reproduziria mecanicamente a partir de leis inexoráveis (como 

supostamente seria o funcionamento do mercado no capitalismo). Neste sentido, 

em uma sociedade de classes, o conhecimento generalizado dos processos 

causais que regem o seu funcionamento, o qual pode revelar relações de 

exploração e, a partir disto, estimular ações visando a superação dessas 

relações, pode se constituir em uma séria ameaça ao exercício do poder pelas 

classes dominantes.  Em suma, é o caráter potencialmente emancipador de uma 

ontologia elaborada a partir de conhecimentos objetivos, especialmente os 

gerados pela ciência, que tem que ser evitado nessas sociedades. 

Além disto, pode-se questionar até que ponto é possível assegurar o rigor 

do conhecimento científico sem um exame permanente da sua compatibilidade 

com as concepções ontológicas que lhe são subjacentes. Esta questão é 

particularmente importante para os conhecimentos diretamente relacionados ao 

funcionamento da sociedade, como são (ou, como veremos, deveriam ser) os 

que se constituem em um dos principais suportes à prática da extensão rural. 

Neste capitulo discutimos as possíveis contribuições para a reflexão sobre 

os fundamentos científicos da extensão rural que podem ser proporcionadas 

pela análise das concepções ontológicas subjacentes aos métodos por ela 

adotado. Considerando esta introdução como a primeira seção, na segunda 

seção é discutido o referencial teórico adotado. Na terceira seção é realizada 

uma discussão das problemáticas relações que se estabeleceram entre a ciência 

e o desenvolvimento do capitalismo, das quais resultaram as correntes 

epistemológicas que exercem maior influência sobre a extensão rural. Na quarta 

seção é realizada uma discussão das relações entre ontologia e ciência 



 

presentes nessas correntes. Na quinta seção examinamos a influência dessas 

correntes epistemológicas na prática da extensão rural. Como uma alternativa à 

tais correntes, na sexta seção examinamos as consequências da adoção das 

concepções ontológicas propostas no âmbito do materialismo histórico e 

dialético sobre a prática da extensão rural. Na sétima e última seção são 

realizadas as considerações finais. 

2. Referencial teórico 
O materialismo histórico e dialético constitui-se no referencial teórico 

adotado neste texto, destacando-se, neste sentido, as obras de György Lukács 

e Michel Clouscard. Uma das contribuições mais importantes proporcionada por 

Lukács à filosofia é o desenvolvimento de uma ontologia do ser social 

estritamente histórico-materialista. Para Lukács, portanto, uma ontologia do ser 

social deve superar o caráter metafísico que normalmente lhe é atribuído, 

segundo o qual o ser humano possuiria uma essência estática, pura e 

permanente, em contraposição à diversidade espaço-temporal das suas 

manifestações fenomenológicas. Para o autor coloca-se, assim, a necessidade 

de esclarecer o caráter histórico, imanente à sua materialidade, da natureza do 

ser social, a partir das suas relações com as outras esferas do ser. Isto implica 

em conceber a realidade dialeticamente, como uma totalidade que se constitui 

em um “complexo de complexos”3 na qual o ser social assume um nível de 

complexidade ontológica que só pode ser especificado a partir das suas relações 

com os demais níveis (inorgânico e biológico). E é justamente essa natureza 

imanente do ser social que, de acordo com a obra de Lukács, nos permite 

superar as concepções dicotômicas (quando não francamente antagônicas) 

vigentes sobre certos pares dialéticos como material/ideal, sujeito/objeto, 

práxis/psiquê, abstrato/concreto, indivíduo/sociedade, entre outros. 

 Considerando a atividade científica como uma práxis, ou seja, como uma 

das formas que os seres humanos se relacionam como o mundo, é que Lukács 

analisa a natureza da ciência. Nessa análise, o processo por ele denominado de 

“decadência ideológica da burguesia”, ao longo do qual o ideário político-

ideológico da burguesia sofre profundas transformações, é de importância 

central. É por meio dele que é possível esclarecer como a ciência, embora 

 
3 LUKACS, G. Ontologia do ser social, vol. II. São Paulo: Ed. Boitempo, 2013, p. 201. 



 

imprescindível para assegurar a reprodução material, necessariamente 

ampliada, do sistema capitalista, teve que ter os seus aspectos ontológicos 

obscurecidos, do que resulta no desenvolvimento, no capitalismo, de um 

crescente grau de irracionalismo na reflexão epistemológica que dá suporte a 

uma atividade que tem como finalidade um conhecimento objetivo da realidade. 

Quanto às contribuições de Michel Clouscard, em várias de suas obras o autor 

mostra que o processo de decadência ideológica também atinge outras classes 

sociais além da burguesia, especialmente a “nova classe média” (termo ao qual 

preferimos o de “classe mediadora”, como veremos adiante), com importantes 

consequências sobre a reflexão sobre a natureza da ciência nas sociedades 

contemporâneas. 

3. Ciência e ontologia no capitalismo 
 Entre os séculos XV e XVI, a Europa recupera-se de uma profunda crise 

econômica, a qual atestava as dificuldades do sistema feudal em assegurar a 

reprodução material da sociedade. Tal recuperação se traduz em um período de 

grande dinamismo econômico, o qual se repercute na arte, na filosofia e na 

ciência. É neste período que um astrônomo polonês, Nicolau Copérnico (1473-

1543) desenvolve o sistema heliocêntrico, segundo o qual é a Terra que se move 

em torno do Sol, o que contrariava a doutrina da Igreja, baseada no sistema 

geocêntrico. O sistema proposto por Copérnico, ao permitir explicar fenômenos 

até então incompreensíveis por meio do sistema geocêntrico, passa a ser 

apoiado de forma crescente pelos astrônomos da época, como Galileo Galilei 

(1564-1642) que, como outros, são duramente reprimidos pela Igreja. Esta, 

porém, já não consegue mais ignorar o poder da ciência. Diante disto, o jesuíta 

italiano Roberto Belarmino (1542-1621), um dos protagonistas do processo 

movido contra Galileo, propõe a chamada “doutrina da dupla verdade”, segundo 

a qual a discussão de questões de ordem ontológica deveria ser reservada 

exclusivamente à Igreja, restando à ciência o desenvolvimento de 

conhecimentos de caráter instrumental. Essa doutrina é resumidamente 

anunciada no trecho de uma carta em que ele diz, 
Vamos nos adequar aos tempos, Barberini. Quando novas cartas 

astronômicas, baseadas em novas hipóteses, facilitarem a navegação de 



 

nossos marinheiros, eles devem usá-las. A nós desagradam apenas as 

teorias que falsificam a Escritura.4 

 Assim, apesar da solidez das bases ideológicas da sociedade feudal, 

amparada no enorme poder da Igreja, progressivamente a ciência se impõe 

como um meio fundamental de produção de conhecimento. Por outro lado, o 

compromisso estabelecido pelo cardeal Belarmino, que atribui à ciência um 

caráter essencialmente instrumental, ainda hoje é amplamente hegemônico 

entre cientistas e filósofos.5 A partir dessa concepção, o avanço da ciência foi 

direcionado principalmente ao desenvolvimento das forças produtivas, o qual, 

mais tarde assegurará às sociedades capitalistas um crescimento extraordinário 

da acumulação de meios de produção e da produtividade do trabalho. 

A formação de um aparato jurídico-institucional plenamente adaptado à 

economia capitalista, porém, só ocorrerá nos séculos XVII e XVIII por meio de 

grandes transformações sociais. Dentre estas, três grandes movimentos 

sociopolíticos se destacaram: a revolução inglesa de 1688, a revolução 

americana de 1776 e a revolução francesa de 1789. A partir dessas revoluções 

burguesas consolida-se a propriedade privada e a formação de uma força de 

trabalho passível de ser empregada pelo contrato livre, estabelecido entre os 

proprietários dos meios de produção e os trabalhadores destituídos dos 

mesmos. Neste contexto, a reprodução material da sociedade passa a ser 

subordinada de forma crescente à acumulação de capital. 

 Um novo sistema político teve que ser instituído de acordo com as novas 

relações de produção. Como base desse sistema, surge uma nova ética, 

baseada na noção de que o trabalho é a fonte da riqueza. O trabalho, assim, 

passa a ser considerado como a atividade que legitima o acesso às riquezas.  E 

como, de acordo com a ideologia burguesa, a propriedade se constitui no fruto 

do trabalho acumulado pelo proprietário dos meios de produção, a propriedade 

privada também legitima o acesso às riquezas sociais, o qual já não pode, como 

anteriormente no feudalismo, ser justificado pelo direito divino. Assim, nas novas 

 
4 Conforme citado por LUKACS, G. Para uma ontologia do ser social, vol. I. São Paulo: 
Boitempo, 2013, p. 28. 
5 Idem, p. 19-32. 



 

sociedades que emergem com as revoluções burguesas, eticamente o acesso à 

riqueza se justificaria apenas pela propriedade e pelo trabalho.6 

 Consagradas as relações de produção e de consumo capitalistas, em 

oposição aos privilégios atribuídos à nobreza, a burguesia impõe a instituição de 

um Estado de Direito, no qual todos os membros da sociedade, considerados 

agora como cidadãos (e não mais como súditos) seriam iguais perante as leis, 

as quais são elaboradas pelo povo por meio dos seus representantes. Neste 

movimento, para isolar definitivamente a Igreja como legitimadora do poder 

político da nobreza, é atribuído um caráter laico ao Estado, segundo o qual a 

religião passa a ser considerada como assunto exclusivamente privado, 

passando todas elas (a princípio) a serem igualmente reconhecidas pelo Estado. 

 Baseado no exposto nos parágrafos anteriores, é importante salientar que 

a formação do Estado moderno foi um produto direto da afirmação da razão 

como instrumento para a organização da sociedade, sendo a hegemonia desta 

concepção decisivamente influenciada pelo desenvolvimento da ciência 

moderna. Foi com base na defesa da racionalidade que surge um pensamento 

voltado para uma mudança social baseada em ideais de liberdade, igualdade e 

fraternidade (declarados com ardor durante a Revolução Francesa). Portanto, a 

existência do Estado de Direito e Laico, que são as formas jurídico-institucionais 

de concretização desses ideais na sociedade capitalista, é indissociável da 

racionalidade moderna. Neste sentido, a racionalidade moderna representou um 

verdadeiro progresso para a Humanidade, abrindo possibilidades totalmente 

novas para o exercício da liberdade pelos indivíduos. 

 No entanto, já em 1843, Marx critica a ideologia que dá sustentação ao 

Estado capitalista, apontando a insuficiência da emancipação (meramente) 

política que ele possibilita. Marx mostra que a figura do cidadão instituída com o 

Estado burguês nada mais é do que uma representação ideal dos indivíduos no 

capitalismo, considerado abstratamente como livres e iguais, em oposição aos 

indivíduos reais, representados por burgueses e trabalhadores, cuja 

desigualdade é uma condição necessária a manutenção da sociedade 

capitalista.7 

 
6 CLOUSCARD, M. Refondation progressiste : face à la contre-révolution libérale. Paris: 
L’Harmattan, 2003, p. 49. 
7 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. 



 

 As contradições apontadas por Marx não tardaram a se manifestar no plano 

político-ideológico. Ocorre que, após conquistar o poder, a burguesia renuncia 

aos seus ideais progressistas e converte-se numa classe cujo interesse se 

concentra em conservar a ordem social capitalista, processo denominado por 

Lukács de “decadência ideológica da burguesia”.8  Tal decadência se intensifica 

a partir de 1830, culminando com grandes movimentos ocorridos em vários 

países da Europa em 1848, nos quais o proletariado se revolta contra as 

condições de vida que lhe são impostas pelos capitalistas. Desde então, a luta 

social travada pela burguesia se concentra em uma ferrenha oposição aos 

interesses dos trabalhadores.9 Neste movimento, o posicionamento ideológico 

da burguesia em relação à própria Modernidade se altera. 

 Anteriormente, durante a sua luta contra o poder feudal-absolutista, a 

burguesia protagonizava uma apologia direta do capitalismo, procurando 

sustentar de forma racional o seu projeto social diante da ideologia feudal-

absolutista. Segundo esta última, o respeito às instituições aristocráticas que 

definiam a hierarquia social seria um elemento decorrente da própria natureza 

servil do ser humano como criatura de Deus, ao qual ele deveria ter uma absoluta 

obediência. No sistema feudal-absolutista, portanto, a religião seria um elemento 

natural e indispensável da ordem do mundo. Em oposição a isto, a burguesia 

defendia o reconhecimento do ser humano como um indivíduo autônomo que, 

em sociedade, pode elaborar racionalmente as suas próprias leis, o que se 

constituiu em uma proposta revolucionária em uma sociedade feudal-absolutista 

ideologicamente alicerçada na religião.  

 A defesa de autonomia do indivíduo no quadro do capitalismo, porém, não 

pôde se estender ao reconhecimento da natureza social do ser humano, pois isto 

implicaria em reconhecer, também, o caráter social do trabalho e, portanto, da 

riqueza por ele produzida. Há, portanto, uma contradição fundamental no 

sistema capitalista entre o caráter social da riqueza e a sua apropriação privada, 

a qual coloca limites insuperáveis à racionalidade do seu projeto de sociedade. 

Após a emergência do proletariado como força política organizada essa 

contradição se torna por demais evidente. Desde então, a classe dominante das 

 
8 NETTO, J. P. Lukács e a crítica da filosofia burguesa. Lisboa: Seara Nova, 1978, e NETTO, 
J. P.; BRAZ, M. Economia Política: uma introdução crítica. São Paulo: Cortez, 2006. 
9 NETTO, J. P. Lukács e a crítica da filosofia burguesa. Lisboa: Seara Nova, 1978, p. 42. 



 

sociedades capitalistas não pode deixar de reconhecê-la. É neste contexto que 

surge um pensamento que, apesar de denunciar as contradições mais evidentes 

do capitalismo, o faz sem apontar para uma alternativa a esse sistema. Disto 

resulta uma apologia indireta deste sistema baseada no irracionalismo, a qual 

chega, em certos casos, a assumir características passadistas, reacionárias e 

extremamente autoritárias, como no fascismo.10 

 No século XX, terminado um período de grandes guerras entre as potências 

do imperialismo colonial europeu, inicia-se um novo período na decadência 

ideológica da sociedade burguesa. Entre 1945 e 1975, aproximadamente, os 

países capitalistas mais ricos entram em uma fase de acumulação intensiva. 

Nesses países, os constantes ganhos de produtividade do trabalho permitem 

uma melhoria substancial do padrão de vida da população em geral, sem colocar 

em risco o nível das taxas de lucro. A redistribuição desses ganhos de 

produtividade entre capitalistas e trabalhadores é fortemente regulada por um 

“Estado do Bem Estar Social” por meio de acordos coletivos de salários e o 

oferecimento de serviços públicos como os de saúde e educação. 

 Observa-se neste período uma vertiginosa ascensão social de uma classe 

“mediadora”, componente importante da chamada classe “média” (denominação 

que consideramos imprecisa, pois se baseia no nível de renda e não nas 

relações sociais entre as classes). Constituída por trabalhadores intelectuais, a 

classe mediadora se caracteriza por não ser nem proprietária dos meios de 

produção, nem produtora direta de riquezas materiais. Como a sua denominação 

indica, a função social dessa classe é atuar em atividades mediadoras das 

relações entre os capitalistas e os trabalhadores que produzem diretamente 

riquezas materiais. Ela compreende, inclusive, trabalhadores intelectuais 

contratados pelo Estado para desempenhar atividades de ensino, de pesquisa 

científica e tecnológica, de promoção da saúde, entre outros. É a esta classe que 

pertencem os extensionistas, especialmente os contratados pelo Estado. 

 Progressivamente, observa-se a emergência de um projeto social 

específico da classe mediadora. Nem produtora direta de riquezas, nem 

proprietária dos meios de produção, essa classe procura então legitimar seu 

acesso às riquezas sociais considerando-o como fruto de relações de poder 

 
10 CLOUSCARD, M. Neofascisme et idéologie du désir. Genèse do libéralisme libertaire. 
Paris : Ed. Delga, 2017. 



 

desvinculadas da reprodução material da sociedade, ou seja, do trabalho e da 

acumulação de capital e, portanto, independente das relações sociais que os 

caracterizam.11 Surge, assim, um pensamento que se proclama “pós-moderno”, 

mas que, na verdade, propõe uma modernidade baseada, fundamentalmente, 

em uma afirmação enfática da cidadania em detrimento do egoísmo burguês. Tal 

projeto apoia-se em uma concepção de indivíduo que o isola da sua classe 

social, proclamando uma igualdade dos seres humanos no capitalismo que 

contrasta com o caráter estruturalmente desigual desse sistema. A principal 

matriz ideológica que fundamenta o pensamento, que se denomina “pós-

moderno”, e sobre o qual se apoia o projeto social da classe mediadora, são as 

correntes de pensamento irracionalistas desenvolvidas no início do século XIX, 

na medida em que nestas se encontram os autores que interpretaram com mais 

clareza as relações sociais como puras relações de poder (especialmente 

Schopenhauer e Nietzsche), concebidas como sendo independes dos interesses 

de classe que determinam as condições materiais de reprodução da sociedade 

capitalista.12 Tal pensamento, confusamente anticapitalista e libertário, mas, ao 

mesmo tempo, profundamente contrarrevolucionário, passa a se constituir na 

base ideológica de um projeto de modernidade protagonizado pela classe 

mediadora. Completa-se, assim, a decadência ideológica (também) dessa 

classe, que, em seu conjunto13, abandona (e mesmo se opõe a) qualquer projeto 

minimamente consistente de emancipação humana.14 É por esta razão que 

Michel Clouscard identifica o irracionalismo protagonizado pela ideologia pós-

moderna como neofascista.15 

4. O agnosticismo e o relativismo ontológicos 
Resultante do processo histórico brevemente sintetizado na seção anterior, 

duas matrizes ideológicas emergem, sobre as quais se apoiam as correntes 

epistemológicas atualmente dominantes. A primeira tem como principal 

característica a defesa direta do capitalismo, especialmente pela afirmação da 

 
11 CLOUSCARD, M. Refondation progressiste : face à la contre-révolution libérale. Paris: 
L’Harmattan, 2003, p. 50. 
12 LUKACS, G. A Destruição da Razão. São Paulo: Instituto Lukács, 2020. 
13 O que não impede que muitos dos indivíduos que a compõe continuem a lutar por um projeto 
emancipatório, especialmente quando baseado no materialismo histórico. 
14 SILVA NETO, B. Um ensaio sobre o irracionalismo. Cachoeirinha: Ed. Fi, 2024. 
15 CLOUSCARD, M. Neofascisme et idéologie du désir. Genèse do libéralisme libertaire. 
Paris : Ed. Delga, 2017. 



 

capacidade do mercado em regular a atividade econômica, realizada pelos 

capitalistas, (pretensamente) sem interferências políticas. A segunda realiza 

uma apologia indireta do capitalismo, a qual critica algumas das suas 

contradições, mas nega a viabilidade de um projeto social racionalmente 

elaborado como alternativa a esse sistema. Cada uma dessas matrizes 

ideológicas se traduz em correntes epistemológicas distintas. A sustentação 

direta do sistema capitalista é representada principalmente pelo neopositivismo, 

sendo a sua apologia indireta representada principalmente pela reflexão 

epistemológica realizada no âmbito do pós-modernismo. Essas correntes são 

brevemente discutidas a seguir. 

4.1. O neopositivismo: máxima expressão do agnosticismo ontológico 

O neopositivismo (também denominado positivismo lógico ou lógico-

empírico) se propõe a fundamentar filosoficamente uma prática científica 

estritamente isenta de qualquer concepção ontológica para, assim, assegurar 

que ela seja realizada de forma (supostamente) rigorosa, pois livre de qualquer 

concepção metafísica.16 O neopositivismo, portanto, nega qualquer causalidade 

ontológica dos processos que ele analisa, adotando critérios meramente formais 

para a validação do conhecimento científico. Disto resulta que um conhecimento 

genuinamente científico só poderia ser elaborado em situações formalizáveis 

matematicamente ou passíveis de serem analisadas por métodos 

probabilísticos, o que só pode ser realizado em sistemas fechados, cujas 

variáveis a serem analisadas podem ser isoladas do seu contexto. Assim, ao 

desconsiderar a natureza ontológica do seu objeto, o neopositivismo atribui à 

ciência uma característica meramente instrumental, sendo esta característica 

considerada como uma qualidade altamente desejável, na medida em ela 

asseguraria uma (suposta) neutralidade axiológica ao conhecimento científico. 

O neopositivismo, portanto, é um método adequado para proporcionar os 

conhecimentos para a manipulação da natureza essenciais à acumulação de 

capital. 

 Há, no entanto, uma concepção ontológica implícita no neopositivismo, a 

qual, aliás, pode ser facilmente identificada. De acordo com o neopositivismo a 

realidade é “rasa” e “estática”. Rasa porque só reconhece a realidade sensível 

 
16 A possibilidade de uma ontologia imanente à matéria é ignorada pelos neopositivistas. 



 

como verdadeira (e, nesta, em geral, apenas os fatos mensuráveis), 

desprezando os processos, muitas vezes de natureza qualitativa, que lhe são 

subjacentes. E estática justamente porque, ao desprezar tais processos, não 

considera as transformações da realidade por eles provocadas ao longo do 

tempo.17 Além disso, como mencionado anteriormente, o neopositivismo implica 

em uma concepção ontológica segundo a qual a realidade seria composta por 

sistemas fechados, nos quais sempre é possível identificar “a priori” todos os 

componentes necessários para a realização de uma determinada investigação 

científica. 

Por outro lado, diante da complexidade incontornável de sistemas como as 

sociedades humanas e a biosfera terrestre, os procedimentos baseados no 

neopositivismo se mostram totalmente inadequados. Ocorre que a natureza 

histórica e evolutiva e, portanto, aberta, dos sistemas complexos não permite 

que o seu comportamento seja estudado a partir do isolamento das suas 

variáveis causais (e muito menos por meio da imposição da condição “ceteris 

paribus”).18 Portanto, a concepção de ciência proposta pelo neopositivismo, a 

qual é atualmente hegemônica formando, inclusive, o senso comum, não permite 

uma análise racional da totalidade dos fenômenos sociais e, até mesmo, de 

muitos fenômenos naturais. Assim, a imagem estreita e caricatural da ciência 

oferecida pelo neopositivismo é largamente explorada pela crítica a ele 

endereçada pelo pós-modernismo, conforme veremos na subseção a seguir. 

4.2. O pós-modernismo e o relativismo ontológico 

Em 1979, Jean-François Lyotard publica “A Condição Pós-moderna”, livro 

que popularizou este termo para designar o posicionamento de certos 

intelectuais em relação às sociedades contemporâneas mais ricas. De acordo 

com o autor, o termo pós-moderno “Designa o estado da cultura após as 

transformações que afetaram as regras dos jogos da ciência, da literatura e das 

artes a partir do final do século XIX.”19 Esta cultura, segundo o autor, se 

contrapõe à cultura moderna, especialmente à ciência moderna, definida pelo 

autor como, 

 
17 BHASKAR, R. A realist theory of science. With a new introduction. Londres, Verso, 2008. 
18 SILVA NETO, B.; Basso, D. A ciência e o desenvolvimento sustentável: para além do 
positivismo e da pós-modernidade. Sociedade e Ambiente, vol. XIII, n. 2, dez. 2010. 
19 LYOTARD, J.-F. A condição pós-moderna. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009. 



 

[a ciência,] na medida em que não se limite a enunciar regularidades úteis e 

que busque o verdadeiro, deve legitimar suas regras de jogo. Assim, exerce 

sobre seu próprio estatuto um discurso de legitimação, chamado filosofia. 

Quando este metadiscurso recorre explicitamente a algum grande relato, 

como a dialética do espírito, a hermenêutica do sentido, a emancipação do 

sujeito racional ou trabalhador, o desenvolvimento da riqueza, decide-se 

chamar “moderna” a ciência que a isto se refere para se legitimar.20 

 É interessante observar que o autor admite a legitimidade da ciência 

quando ela se limita “a enunciar regularidades úteis”. O problema de legitimação 

da ciência surge, assim, quanto ela busca “o verdadeiro”, ou seja, procura ir além 

de um papel meramente instrumental. Observa-se, assim, que neste trecho se 

manifesta claramente a convergência fundamental entre as concepções da 

natureza da ciência propostas pelo neopositivismo e o pós-modernismo. 

 É com base nessa concepção que o autor declara que “considera-se como 

‘pós-moderna’ a incredulidade em relação aos metarrelatos”.21 Assim, o que 

Lyotard denomina “metarrelatos” (muitas vezes também chamado de 

“cosmovisões” ou “narrativas”), são mitos fundadores, que teriam uma origem 

obscura na medida em que não podem ser justificados objetivamente. É 

interessante observar no trecho citado que o autor considera a emancipação 

humana como um desses mitos (ou “metarrelatos” como prefere o autor), o qual 

teria como objetivo apenas a legitimação das atividades científicas em sua 

disputa pelo poder. 

 O livro de Lyotard, aliás centrado na questão do saber nas sociedades 

contemporâneas22, se coloca no quadro de um movimento filosófico que teve 

início vários anos antes da sua publicação. Alguns autores importantes desse 

movimento, como Michel Foucault, inclusive recusavam o alinhamento do seu 

pensamento ao pós-modernismo, embora o tipo de irracionalismo que eles 

sustentavam seja típico deste movimento. 

 Uma proposta de elaborar as bases de uma “epistemologia pós-moderna” 

foi a realizada em torno do conceito de ciência pós-normal por Silvio Funtouwicz 

 
20 Idem, p. XV. 
21 Ibidem, p. XVI. 
22 O livro é a publicação de um estudo sobre este tema encomendado pelo Conselho das 
Universidades do governo de Québec. 



 

e Jerome Ravetz.23 Esse termo é justificado pelos autores na medida em que 

estes pretendem propor uma concepção de ciência que supere a de “ciência 

normal”24, ou seja, aquela que, segundo eles, procura metodicamente respeitar 

preceitos de objetividade e rigor. Contrapondo-se a essa objetividade, a ciência 

pós-normal seria aquela em que interesses políticos, valores morais, convicções 

ideológicas e até mesmo crenças religiosas passariam a compor os critérios de 

validação do conhecimento científico. Neste sentido, a ciência pós-normal é 

bastante representativa da concepção pós-modernista da ciência, conforme 

discutido anteriormente. Por outro lado, é importante salientar que os 

proponentes da ciência pós-normal admitem a especificidade do papel dos 

cientistas, considerando-o, no entanto, como algo que deve ser “enriquecido” 

pela participação de uma “comunidade de pares”, composta por não-cientistas, 

para melhorar a “qualidade” do conhecimento científico. 

 A filiação ao pós-modernismo dos proponentes da ciência pós-normal é 

bastante clara. Assim, os proponentes da ciência pós-normal também adotam a 

concepção pós-modernista de que as atividades científicas são movidas, 

sobretudo, por relações de poder. Vale destacar que esta concepção da natureza 

da atividade científica é um caso específico de uma concepção geral adotada 

pelos pós-modernistas de que todas as atividades humanas, mesmo as mais 

cotidianas e descentralizadas, são regidas por relações de poder.25 No entanto, 

a partir dessa premissa (que, se os seus limites fossem levados em conta, 

poderia até ser considerada razoável) os pós-modernistas passam a considerar 

que a atividade política se reduz a disputas descentralizadas, negligenciando 

ações organizadas sobre os sistemas políticos existentes nas sociedades 

capitalistas, cuja função primordial é assegurar a hegemonia das classes 

dominantes. Neste sentido, uma grande ênfase é dada à atividade científica 

pelos pós-modernistas, de onde surge a forte tendência a reduzir os problemas 

econômicos e políticos da sociedade à uma questão de saber. 

 Os proponentes da ciência pós-normal procuram desenvolver 

procedimentos práticos e operacionais a partir da sua concepção da atividade 

 
23 FUNTOWICZ, S.; RAVETZ, J. Ciência pós-normal e comunidade ampliada de pares face aos 
desafios ambientais. História, Ciência e Saúde – Manguinhos, vol. IV, nº 2, jul.-out. 1997. 
24 Termo inspirado nas concepções de KUHN, T. A Estrutura das Revoluções Científicas. 
São Paulo: Editora Perspectiva, 1982. 
25 FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1989. 



 

científica, sinteticamente descrita no parágrafo anterior. E neste ponto eles 

revelam outra característica importante do pensamento pós-modernista. Ocorre 

que, ao criticar a ciência moderna, os pós-modernistas invariavelmente tem 

como alvo os aspectos lógico-formais da atividade científica, o que evidencia que 

eles próprios não se desvencilharam de uma concepção neopositivista da 

ciência. Dadas as claras inconsistências apresentadas pela tentativa de 

fundamentar a ciência exclusivamente sobre bases lógico-formais26, os pós-

modernistas apelam para o irracionalismo para abordar as incertezas geradas 

pela complexidade da sociedade e dos sistemas naturais. Neste sentido, muitos 

pós-modernistas negam a capacidade da ciência de fornecer um conhecimento 

objetivo da realidade social, equiparando-a a percepções meramente subjetivas 

da realidade, assim como a conhecimentos gerados pela vida cotidiana.27 

 Outra evidência da adoção de uma concepção de ciência baseada 

fundamentalmente no neopositivismo pelos pós-modernistas é a consideração 

por esta corrente de pensamento de que a objetividade do conhecimento 

cientifico o tornaria infalível e definitivo.28 Assim, segundo os pós-modernistas, 

como tal infalibilidade não existe, a realidade não poderia ser analisada 

objetivamente. Ocorre que o conhecimento científico é sempre aproximativo e 

relativo, na medida em ele está sempre sofrendo mudanças as quais, inclusive, 

ocorrem de forma não linear e muitas vezes não acumulativa. Por outro lado, isto 

não implica que a própria realidade seja relativa (o que impossibilitaria o seu 

conhecimento objetivo). Em suma, a consideração de que o relativismo 

epistemológico, típico da ciência, implicaria em um relativismo ontológico, 

constitui-se em uma falácia epistêmica, segundo a qual proposições 

epistemológicas sobre o conhecimento do ser são transpostas diretamente a 

proposições ontológicas sobre a natureza do ser.29 

5. O neopositivismo e o pós-modernismo na extensão rural 
No Brasil, as correntes neopositivistas exerceram uma forte hegemonia 

sobre a extensão rural, especialmente nas décadas de 1960 e 1970. Atualmente, 

 
26 WITTGENSTEIN, L. Investigações Filosóficas. Petropólis: Vozes, 1994. 
27 Como proposto em SANTOS, B. S.; MENESES, M. P. (org.) Epistemologias do Sul. Coimbra: 
Edições Almedina, 2009. 
28 De acordo com o verificacionismo pregado pelo neopositivismo. 
29 BHASKAR, R. A realist theory of science. With a new introduction. London: Verso, 2008, p. 
16. 



 

os métodos de extensão rural baseados no neopositivismo são preconizados, 

mesmo que de forma tácita, especialmente por representantes do Agronegócio, 

bloco político-econômico que congrega grandes proprietários de terra, 

fornecedores de insumos e equipamentos de origem industrial (multinacionais, 

principalmente) e grandes grupos agroindustriais e de distribuição de produtos 

agropecuários. Para o Agronegócio, a extensão rural é indissociável do 

difusionismo tecnológico, o qual, como veremos, tem no neopositivismo a sua 

principal base epistemológica. 

Por outro lado, com o declínio da ditadura militar no Brasil no início dos 

anos 1980, se intensifica o debate sobre as consequências sociais e ambientais 

do processo de desenvolvimento da agricultura brasileira. O difusionismo 

tecnológico vigente na extensão rural é fortemente criticado, assim como as 

teorias da modernização que lhe dão suporte. O debate sobre a reforma agrária 

é restabelecido e os movimentos sociais que a reivindicam se ampliam 

significativamente. Observa-se também a formação de movimentos em prol de 

agriculturas alternativas ao padrão tecnológico baseado em insumos e 

equipamentos de origem industrial. No âmbito da extensão rural se estabelece 

uma intensa discussão em torno da adoção de métodos de educação popular, 

tendo como principal referência a obra de Paulo Freire e, mais tarde, a defesa 

da Agroecologia como forma de se contrapor ao padrão tecnológico vigente.30 

Como resultante desse processo, existem atualmente várias correntes que 

pregam uma extensão rural crítica e engajada na promoção da sustentabilidade 

ecológica, inclusive por meio de bases epistemológicas que as distingam do 

difusionismo tecnológico. Como veremos, tanto os métodos adotados no âmbito 

da educação popular, como a reflexão epistemológica que procura dar suporte 

à promoção da Agroecologia são fortemente influenciados pelo pós-

modernismo. 

O neopositivismo e o pós-modernismo, portanto, podem ser considerados 

como as correntes epistemológicas que exercem a maior influência sobre a 

extensão rural no Brasil. Essa influência será discutida nas próximas subseções. 

 
30 BRACAGIOLI NETO, A.; SOGLIO, F. K. (org.) Metodologias participativas e sistematização 
de experiências em Agroecologia. Porto Alegre: Ed. da UFRGS, 2022. 



 

5.1. O neopositivismo e o difusionismo tecnológico 

Na segunda seção deste capítulo foi discutido como as contradições do 

sistema capitalista levam a burguesia a abandonar a defesa de uma sociedade 

cujo funcionamento seria ser fundado na razão. Esse processo de decadência 

ideológica da burguesia, porém, não poderia ser completo, na medida em que o 

desenvolvimento científico de determinadas áreas do conhecimento é de 

importância central para a acumulação de capital. É a partir desse processo que 

nasce o conceito de modernização, o qual expressa uma forte fetichização da 

tecnologia, na medida em que passa a protagonizar a mudança tecnológica 

como o mecanismo por excelência (se não o único) para a instituição de uma 

sociedade moderna. Assim, o próprio conceito de “progresso” se modifica, se 

esvaziando do seu conteúdo social. Se ao longo das disputas ideológicas 

travadas entre a burguesia e a aristocracia, o progresso social era compreendido 

essencialmente como as condições materiais e institucionais que 

proporcionariam maior liberdade aos seres humanos, o conceito de 

modernização dissemina uma noção de progresso limitada aos seus aspectos 

meramente técnicos. Neste sentido, o conceito de modernização expressa uma 

estrita submissão da atividade científica às necessidades da acumulação de 

capital.31 

 Ao excluir qualquer análise objetiva dos processos sociais para a sua 

promoção, na medida em que, pelo seu caráter qualitativo, tais processos não 

podem ser estudados por métodos lógico-formais, a proposta de modernização 

da agricultura revela claramente a sua natureza neopositivista. Neste sentido, 

considerada como um verdadeiro imperativo categórico, a adoção de 

equipamentos e insumos de origem industrial pelos agricultores, em um primeiro 

momento, é considerada como uma mera questão de comunicação. O problema 

que se coloca para a modernização da agricultura, portanto, seria, em primeiro 

lugar, a existência de inovações tecnológicas baseadas em insumos e 

equipamentos de origem industrial e, em segunda lugar, como, e em que 

condições, realizar uma comunicação eficaz com os agricultores para difundir 

 
31 Submissão que se expressa epistemologicamente pelo neopositivismo, como discutido 
anteriormente. 



 

tais inovações32. Surge, assim, o difusionismo tecnológico como a principal 

expressão do neopositivismo na extensão rural.  

 Esquematicamente, no âmbito do difusionismo, é possível distinguir duas 

abordagens teóricas principais. A primeira abordagem, cujo principal teórico é 

Everett Rogers33, é centrada no problema da comunicação com os agricultores, 

cujo comportamento é analisado a partir das suas características psicológicas. 

Essas características determinariam a receptividade dos agricultores às 

inovações, as quais, em um processo de difusão, seriam adotadas 

primeiramente por agricultores “inovadores”, depois por “pró-ativos”, seguidos 

por “reativos” e, por último, pelos “conservadores”. A partir dessa dinâmica da 

adoção de inovações pelos agricultores é que são definidas estratégias de 

comunicação adequadas. Um elemento importante dessas estratégias é que os 

agricultores tendem a observar as práticas de outros, adotando aquelas que eles 

consideram interessantes. Neste sentido, um trabalho inicial focado nos 

agricultores inovadores (que passam a desempenhar um papel de liderança) é 

de importância estratégica para, depois, empregar técnicas de comunicação 

mais amplas, adaptadas a cada perfil psicológico dos agricultores. 

 A segunda abordagem teórica adotada no difusionismo tecnológico, 

baseada na economia neoclássica, se concentra no problema da disponibilidade 

de inovações tecnológicas. Ela sustenta que a principal dificuldade dos 

agricultores em adotar inovações estaria na falta de uma oferta adequada de 

inovações tecnológicas baseadas em insumos e equipamentos de origem 

industrial, os quais são denominados genericamente de “insumos modernos”, do 

que decorre a sua denominação de Teoria dos Insumos Modernos, fundada por 

Theodore Schultz.34 Segundo Schultz, os agricultores em geral possuem uma 

atitude racional diante das técnicas que lhe são oferecidas, sendo as suas 

diferenças psicológicas pouco relevantes para explicar a resistência que eles 

oferecem em mudar os seus métodos de trabalho. Assim, segundo o autor, o 

principal problema que se coloca para o desenvolvimento da agricultura é que 

os insumos e equipamentos sobre os quais se baseiam as técnicas “tradicionais” 

 
32 ROGERS, E. Diffusion of Innovations. 3ª Ed. New York: The Free Press, 1983. 
33 Idem. 
34 SCHULTZ, T. A transformação da agricultura tradicional. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 
1965. 



 

(ou seja, as que não são baseadas em insumos e equipamentos de origem 

industrial) já teriam esgotado o seu potencial produtivo apresentando uma 

produtividade marginal nula. Isto implicaria que qualquer investimento em 

insumos tradicionais não provocaria aumento da produção. Já em relação aos 

insumos modernos, tanto a produção como a produtividade marginal por eles 

proporcionada seriam, até certo ponto, crescentes com o aumento dos 

investimentos. Haveria, portanto, aumento da produção com a aplicação dos 

insumos modernos. Com base neste raciocínio, para que a agricultura possa se 

desenvolver é necessário que haja uma verdadeira substituição da agricultura 

tradicional pela moderna, sendo, inclusive, inútil qualquer redistribuição de 

recursos que diminua a desigualdade entre os agricultores, como uma reforma 

agrária, na medida em que a produtividade marginal nula dos insumos 

tradicionais não permitiria retornos positivos sobre os investimentos, além do 

que, independentemente da distribuição relativa dos recursos, todos os 

agricultores seriam igualmente racionais na adoção de novas técnicas. 

 A Teoria das Inovações Induzidas, elaborada por Yojiro Hayami e Vernon 

Ruttan35, se constitui em um desenvolvimento da Teoria dos Insumos Modernos. 

De acordo com esses autores, o desenvolvimento e a difusão de insumos 

modernos deveriam obedecer a disponibilidade relativa dos fatores de produção 

de cada país, especialmente terra e trabalho. Além disto, esses autores 

salientam a importância do investimento em grandes centros de pesquisa 

especializados para o desenvolvimento de tecnologias modernas.  

5.2. A influência do pós-modernismo na extensão rural 

Atualmente observa-se um número relativamente elevado de trabalhos que 

procuram propor bases epistemológicas visando a superação do difusionismo 

tecnológico e as teorias da modernização que lhe dão suporte. Embora nem 

sempre explicitado pelos seus autores, observa-se nesses trabalhos uma nítida 

influência do pensamento pós-modernista, como discutiremos brevemente a 

seguir. 

Em primeiro lugar, especialmente na literatura dedicada a discussão das 

bases científicas da Agroecologia, há uma expressa negação da diferença entre 

 
35 HAYAMI, Y.; RUTTAN, V. Desenvolvimento agrícola: teoria e experiências internacionais. 
Brasília, Embrapa, 1988. 



 

epistemologia e gnosiologia, com a consequente equiparação do conhecimento 

científico e conhecimento popular (ambos considerados como “saberes” de igual 

relevância epistemológica). Neste sentido, alguns desses trabalhos, inclusive, 

afirmam expressamente a importância do pensamento pós-moderno para a 

elaboração de um paradigma agroecológico.36 Além disto, a equiparação entre 

conhecimento científico e popular se encontra também em métodos 

participativos de extensão rural inspirados nas concepções de Paulo Freire, 

como o método de sistematização de experiências, empregados para a 

“construção de conhecimentos agroecológicos”, no qual o papel da ciência é 

pouco claro.37 Neste sentido, a crítica à ciência moderna realizada no âmbito do 

pensamento pós-modernista é largamente consensual entre essas correntes. 

Um aspecto interessante dessa crítica, que também é realizada no âmbito 

da Agroecologia, é a consideração de que a complexidade da realidade 

implicaria na impossibilidade de conhece-la racionalmente, o que justificaria a 

necessidade de recorrer a outros saberes além dos que a ciência moderna pode 

nos oferecer, para a construção de um conhecimento agroecológico. 

Observamos aqui a falácia epistêmica, já mencionada anteriormente, segunda a 

qual o caráter sempre aproximado do conhecimento científico, ou seja, do 

relativismo epistemológico característico da ciência, implica a impossibilidade da 

geração de um conhecimento objetivo da realidade, a qual seria sempre seria 

relativa, pois sempre dependente de percepções subjetivas. Haveria, assim, em 

todo conhecimento, um relativismo que seria não apenas epistemológico, mas 

também ontológico. 

Outro aspecto que evidencia a influência do pós-modernismo sobre as 

correntes críticas e agroecológicas da extensão rural, é a adoção de um discurso 

altamente politizado. Esta “extensão rural transformadora” (como muitas vezes 

ela é designada) é coerente com a noção pós-modernista de uma “microfísica 

do poder”38, segundo a qual a luta por projetos sociais concebidos de forma 

global, os quais não passariam de metarrelatos (ou grandes narrativas), deveria 

 
36 COSTA GOMES, J.C.; As bases epistemológicas da Agroecologia. In AQUINO, A. M. de; 
ASSIS, R. L. de (org.). Agroecologia. Princípios e Técnicas para uma Agricultura Orgânica 
Sustentável. Brasilia, DF: Embrapa Informação Tecnológica, 2005, p. 71-98. 
37 BRACAGIOLI NETO, A.; SOGLIO, F. K. (org.) Metodologias participativas e sistematização 
de experiências em Agroecologia. Porto Alegre: Ed. da UFRGS, 2022. 
38 FOUCAULD, M., Microfísica do poder. 8ª ed; Rio de Janeiro: Graal, 1989. 



 

ser abandonada em favor de ações específicas. Essas ações, como propõe o 

pensamento pós-modernista, devem superar a política como ela é concebida nas 

sociedades modernas, focadas nas relações sociais que regem a reprodução 

material da sociedade, para se concentrar na subjetividade dos agricultores com 

o objetivo de “educa-los” (e/ou para que se tornem “conscientes”), e na 

construção de conhecimentos (afirmando a sua natureza subjetiva e, portanto, a 

sua incapacidade de elucidação de processos sociais objetivos). Vale salientar 

que este foco na subjetividade é o que leva os métodos adotados por essas 

correntes da extensão rural a negligenciar a fundamentação das suas ações 

sobre análises objetivas das realidades agrárias, especialmente no que diz 

respeito às condições materiais de reprodução social dos agricultores, aos 

processos de diferenciação social e às trajetórias de acumulação de meios de 

produção que caracterizam tais processos. 

6. O materialismo histórico e dialético como alternativa às correntes 
epistemológicas dominantes 

Como discutido anteriormente, o processo de decadência ideológica 

provocado pelas contradições do capitalismo levou não apenas a burguesia, mas 

também a classe mediadora, a abandonar (e, posteriormente, a combater) 

qualquer pensamento voltado à construção de um projeto social de caráter 

emancipatório. 

No entanto, isto não ocorreu com todos os membros dessas classes 

sociais. Houve (e ainda há, especialmente na classe mediadora) muitos 

indivíduos dessas classes que se dedicam com afinco à reflexão filosófico-

científica voltada à emancipação humana. É a partir dessa reflexão que, já nos 

primórdios do processo de decadência ideológica da burguesia ocorrido em 

meados do século XIX, surge o materialismo histórico e dialético, cujas bases 

foram elaboradas por Karl Marx e Friedrich Engels, e que exerceu uma influência 

decisiva sobre a configuração das sociedades contemporâneas. Atualmente, no 

entanto, a influência intelectual do materialismo histórico e dialético se reduziu 

drasticamente, especialmente nas sociedades ocidentais. 

Tal realidade não é diferente na extensão rural, na qual a influência do 

materialismo histórico e dialético é bastante limitada, embora ela possa ser 

claramente identificada em certos métodos aplicados à extensão, como os 



 

baseados na teoria dos sistemas agrários, como veremos no final desta seção. 

Porém, para que possamos aprofundar a nossa análise das possíveis 

contribuições do materialismo histórico e dialético para a reflexão dos 

fundamentos científicos da extensão rural, é importante realizarmos uma 

discussão, mesmo que sucinta, de alguns fundamentos da ontologia do ser 

social e, a partir deles, discutir a especificidade do conhecimento científico, tal 

como proposto por Lukács. 

6.1. A realidade como complexo de complexos 

É com base na própria evolução das formas como procuramos conhecer a 

realidade, a qual culminou em uma ciência que, em sua prática, é destituída de 

todo idealismo filosófico, que se pode afirmar que o materialismo histórico, 

fundado por Marx e Engels, é a única concepção ontológica da realidade 

plenamente compatível com a ciência moderna. A natureza histórico-material do 

“complexo de complexos”39 composto pelas diferentes esferas do ser (isto é, a 

tudo o que “é”, que “existe”), assim, é um pressuposto básico de toda atividade 

rigorosamente científica. Por outro lado, cada uma dessas esferas do ser possui 

características que lhe são próprias, embora, vale salientar, todas se constituam, 

em última instância, em diferentes configurações de um substrato material 

comum. 

 De forma sintética, podemos considerar que os seres inorgânicos 

(inanimados), biológicos (vivos) e sociais (humanos) abarcam toda a realidade 

material. Evidentemente, assim como a vida surgiu a partir da matéria inanimada, 

os seres sociais são também seres biológicos, tendo sido constituídos a partir 

destes. As transformações da matéria inanimada que deram origem aos seres 

biológicos e sociais, e que são responsáveis por processos de diferenciação no 

interior de cada uma das esferas do ser, é o que, em última instância, confere 

um caráter histórico à realidade. Neste sentido, o caráter histórico da realidade 

já se encontra presente no ser inorgânico, decorrendo das suas características 

termodinâmicas, cuja entropia, globalmente crescente, é o processo 

fundamental do qual se origina a irreversibilidade do tempo.40 

 
39 LUKACS, G. Ontologia do ser social, vol. II. São Paulo: Ed. Boitempo, 2013, p. 147-183. 
40 PRIGOGINE, I .; STENGERS, I. La nouvelle alliance. Métamorphose de la science. Paris: 
Ed. Gallimard, 1986. 



 

No entanto, a própria irreversibilidade termodinâmica das transformações 

energéticas dos seres permite o surgimento de processos locais de auto-

organização, os quais, nos seres biológicos apresentam maior grau de 

complexidade. Neste sentido, a característica mais marcante dos seres 

biológicos é a sua capacidade de se reproduzir como organismos distintos do 

seu ambiente. Além disto, as mudanças qualitativas que caracterizam os 

processos evolutivos são muito mais rápidas nos seres biológicos do que nos 

seres inorgânicos. O caráter histórico e evolutivo dos seres biológicos é, assim, 

não apenas ainda mais marcante, mas, sobretudo, qualitativamente diferente do 

apresentado pelos seres inorgânicos. 

 Ao longo do seu processo de evolução, os seres biológicos se adaptam ao 

seu ambiente, de forma a se reproduzir como espécie. É nesta capacidade de 

adaptação que se encontra a origem das múltiplas diferenças entre o ser 

(simplesmente) biológico e o ser social. O ser social (isto é, o ser humano), 

adapta-se ao seu ambiente por meio de uma prática social, o trabalho. De acordo 

com a ontologia do ser social proposta por Lukács, o trabalho pode ser definido 

como a forma como os seres humanos se relacionam com a natureza, a qual é 

sempre mediada por relações entre os seres humanos entre si (relações sociais), 

sendo potencializada pela linguagem.41 Embora muitos animais possam 

desempenhar atividades semelhantes ao trabalho humano (como as abelhas e 

as formigas), é a forma consciente da realização do trabalho pelos seres 

humanos que os distingue dos demais seres biológicos, proporcionando assim 

à Humanidade o processo evolutivo com o mais alto grau de complexidade 

ontológica. 

O processo de trabalho humano integra aspectos distintos. O primeiro é o 

reflexo da realidade sensível sobre a sua consciência, o segundo é a formação 

de uma posição teleológica, ou seja, a concepção de um objeto a ser produzido 

com base na realidade apreendida. O terceiro é a mobilização dos processos 

causais existentes na natureza que possibilitam a produção do objeto concebido. 

E, enfim, o quarto é a validação desse objeto em relação ao que foi inicialmente 

concebido. 

 
41 LUKACS, G. Ontologia do ser social, vol. II. São Paulo: Ed. Boitempo, 2013 (e-book). 



 

 A definição das posições teleológicas e a seleção dos processos causais 

implica em escolhas que proporcionam uma liberdade que é inerente ao 

processo de trabalho e, portanto, a toda atividade econômica, da qual ele é o 

fundamento. Por outro lado, se as posições teleológicas e a mobilização dos 

processos causais podem ser modificadas pelo ser social, elas estão sujeitas a 

erros na sua objetivização como produtos úteis, da qual depende a sua validação 

como um efetivo processo de trabalho. Em outras palavras, se uma atividade 

pretensamente produtiva falha em objetivar-se no produto desejado, ela não é 

um processo de trabalho. Porém, isto não implica que o trabalho possa ser 

realizado apenas de uma forma. Assim, mesmo podendo efetivar-se somente de 

maneira ex-post, o trabalho sempre implica em uma liberdade de escolha, o que 

o torna irredutível a qualquer mecanismo econômico pretensamente automático. 

 O processo de trabalho, portanto, não é determinado mecanicamente pelas 

condições materiais existentes. Quanto maior o domínio dos processos causais 

pelos seres humanos, maior a diversidade de objetos que podem ser produzidos, 

assim a como dos processos causais que podem ser mobilizados para produzi-

los e, portanto, maior a possibilidade de escolha do ser social. As posições 

teleológicas passam, assim, a compreender certo grau de subjetividade, cujo 

desenvolvimento é potencializado pela linguagem e pelo avanço da divisão 

social do trabalho. 

É, portanto, o processo material e histórico de trabalho que enseja a 

distinção entre sujeito e objeto pelo ser humano. Aliado à linguagem, tal distinção 

permite que o caráter social do trabalho humano apresente uma diversidade e 

flexibilidade únicas, o que o distingue ainda mais do trabalho realizado por outras 

espécies. Assim, na medida em que é a partir dele que se desenvolve, não 

apenas as formas de produção material, mas também a própria subjetividade 

humana, é com base no trabalho que se originam todas as atividades sociais do 

ser humano, desde as mais cotidianas até as de maior nível de espiritualidade.42 

Com o avanço da divisão social do trabalho, se estabelecem posições 

teleológicas que se exercem sobre outras posições teleológicas, o que acentua 

a influência da subjetividade no desenvolvimento histórico do ser social. A cadeia 

de posições teleológicas assim formada é intimamente relacionada à estrutura 

 
42   LUKACS, G. Ontologia do ser social, vol. II. São Paulo: Ed. Boitempo, 2013, 2011, p. 35. 



 

de poder de uma sociedade. No capitalismo, são os proprietários dos meios de 

produção, ou seja, os capitalistas, que tomam as decisões fundamentais que 

regem o processo de trabalho. No outro extremo da estrutura de poder estão os 

trabalhadores que objetivam posições teleológicas a cuja concepção, 

tipicamente, eles são alijados. Entre estes dois extremos, encontra-se uma 

classes mediadora, formadas por intelectuais (no seu sentido amplo), a qual está 

relacionada à definição de posições teleológicas secundárias, que vão desde a 

pesquisa e a transmissão de conhecimentos necessários para o controle dos 

processos causais de produção até a sustentação ideológica da estrutura 

social.43 Esta classe, nem proprietária dos meios de produção nem produtora 

direta de riquezas materiais, distingue-se da classe média “tradicional”, formada 

pela pequena burguesia proprietária dos meios de produção e, em geral, 

produtora direta de riquezas materiais. 

Pela relação privilegiada da classe mediadora com a definição de posições 

teleológicas secundárias, a subjetividade adquire uma importância central nas 

funções por ela desempenhada.44 No trabalho baseado em posições 

teleológicas primárias, o qual tem como objetivo uma produção material, esta, 

no caso de não corresponder ao objeto concebido, é invalidada de forma clara e 

imediata (como, por exemplo, na fabricação de uma ferramenta que não 

funciona, ou da implantação de uma cultura agrícola que não produz). Ocorre 

que no trabalho baseado em posições teleológicas secundárias, a validação do 

seu produto não é imediata, exigindo uma ação consciente e metódica para 

assegurar a sua objetividade. 

No entanto, dadas as vantagens materiais que ela obteve ao longo da sua 

ascensão social, mas que de forma alguma representaram qualquer mudança 

nas contradições do sistema capitalista do qual ela se beneficia, são as próprias 

características do trabalho da classe mediadora que a motivaram a elaborar uma 

ideologia que prega a impossibilidade de um conhecimento objetivo da realidade 

capaz de orientar a construção de um projeto social emancipatório. Neste 

processo, a própria afirmação da possibilidade de um conhecimento objetivo da 

 
43 CLOUSCARD, M. Les métamorphoses des luttes des classes : pour une alternative 
progressiste. Paris: Les temps des cérises, 1996, p. 25-28 
44 O que mostra a existência de uma relação dialética entre práxis e psiquê, conforme 
CLOUSCARD, M. Les métamorphoses des luttes des classes: pour une alternative 
progressiste. Paris: Les temps des cérises, 1996. 



 

realidade passa muitas vezes a ser considerada como um “desconforto” não 

apenas pela burguesia, mas, também, pela classe mediadora, a qual passa a 

protagonizar uma (suposta) libertação do ser humano do jugo da razão.45 

6.2. A especificidade da práxis científica 

 Uma contribuição importante de Lukács ao materialismo histórico é a 

análise por ele realizada da origem das formas como os seres humanos se 

relacionam com a realidade, ou seja, do conjunto da práxis humana. A discussão 

realizada nos parágrafos seguintes é baseada nas obras do autor, 

especialmente às dedicadas à estética e à ontologia do ser social. 

 Segundo o autor, todas as formas assumidas pela práxis humana ao longo 

da história, como o trabalho, a religião, a arte e a ciência, originam-se da vida 

cotidiana, voltando a influencia-la.46 Há, portanto, um processo dialético entre a 

vida cotidiana e as diferentes objetivações proporcionadas pela diversidade da 

práxis humana, do qual resulta uma certa cultura. Assim, no caso da atividade 

científica, ela pode gerar uma “cultura científica”, tanto nos indivíduos como em 

grupos sociais, que os fazem privilegiar a objetividade na análise de fatos 

percebidos na vida cotidiana. Mas, como discutido anteriormente, a formação de 

tal cultura é fortemente obstaculizada pelo ocultamento sistemático das 

consequências ontológicas da atividade científica realizado, por exemplo, pela 

da promoção de concepções ontológicas religiosas ou míticas. 

O trabalho é a atividade central da vida cotidiana, sendo a partir dele que a 

práxis humana se diversifica. Isto porque é no trabalho que a subjetividade 

humana se manifesta pela definição de posições teleológicas (que sempre 

envolvem escolhas) a partir das quais são gerados produtos que exigem uma 

aplicação adequada de processos causais objetivos. Os seres humanos, 

portanto, são constrangidos a certa objetividade na relação com a natureza 

representada pelo trabalho “sob pena de ruína”, como expressado por Lukács.47 

 No entanto, na vida cotidiana, a objetividade que se expressa no trabalho 

possui um caráter pragmático, na medida em que seu objetivo é apenas a 

obtenção de produtos úteis. Embora no trabalho realizado na vida cotidiana os 

 
45 LUKACS, G. A Destruição da Razão. São Paulo: Instituto Lukács, 2020, p. 25. 
46 LUKACS, G. Estética, a peculiaridade do estético, vol. I; questões preliminares e de princípio. 
São Paulo: Ed. Boitempo, 2023. 
47 LUKACS, G. Ontologia do ser social, vol. II. São Paulo: Ed. Boitempo, 2013, p. 102. 



 

seres humanos adquiram conhecimentos objetivos dos processos causais 

envolvidos no trabalho, apenas em culturas específicas o trabalho, na sua forma 

original como relação dos seres humanos com a natureza mediada por relações 

sociais, se diferencia na práxis científica, cuja finalidade é a de produzir um 

conhecimento objetivo da realidade. Na práxis científica, portanto, o 

conhecimento objetivo já não é um subproduto do trabalho, mas passa a ser a 

própria finalidade da objetivação nele realizada. Mas ao contrário do trabalho na 

sua forma original, a validação do “produto” gerado pela ciência (a qual ocorre a 

partir de posições teleológicas secundárias) já não pode ocorrer de forma 

inconsciente, na medida em que procedimentos definidos especificamente para 

tal fim são necessários para avaliar a objetividade do conhecimento produzido. 

É por esta razão que, para Lukács, a ciência se constitui em uma objetivação 

superior, tendo sido desenvolvida originalmente, e de forma mais plena, apenas 

em certas culturas, como a da antiguidade clássica grega e as sociedades 

modernas. No entanto, na Grécia antiga a ciência teve um impacto limitado sobre 

a sociedade devido ao desestímulo à sua aplicação nos processos de trabalho 

provocado pelo escravagismo. Nas sociedades modernas, ao contrário, a 

consolidação das relações sociais capitalistas, assim como a produção realizada 

a partir delas, dependeram de um desenvolvimento da ciência que, embora não 

isento de contradições, como visto anteriormente, se mostrou altamente eficaz 

para a geração de tecnologias, as quais proporcionaram um aumento da 

produtividade do trabalho jamais observado na história da Humanidade. 

 A especificidade da ciência também se caracteriza pela sua distinção em 

relação à arte e a religião. Neste sentido, a principal distinção se encontra no 

caráter desantropomorfizador da atividade científica. Isto porque a ciência 

descarta a consideração de qualquer teleologia nos processos causais por ela 

estudados. O contrário ocorre na arte e na religião, as quais antropomorfizam a 

realidade. No caso da arte, porém, tal antropomorfização não se reivindica como 

verdadeira, mas como simples formas de interpretar a realidade. Neste sentido, 

segundo Lukács, o que arte pode oferecer aos seres humanos é o conhecimento 

da sua própria subjetividade, o qual não se contrapõe ao conhecimento objetivo 

da realidade, como o oferecido pela ciência. Já o mesmo não ocorre com a 

religião, cuja antropomorfização da realidade, considerada como verdadeira, é 

baseada em concepções ontológicas que sustentam uma natureza 



 

transcendental, estática e, sobretudo, servil do ser humano. Neste sentido, é 

importante lembrar que a base da religião é a pregação da fé, a despeito de 

qualquer evidência objetiva, o que se constitui em uma ação deliberada contra 

uma visão racional da realidade.48 

 Como discutido anteriormente, o próprio trabalho, como o realizado pelos 

agricultores, gera um conhecimento objetivo dos processos causais mobilizados 

para a produção de riquezas materiais. Tal conhecimento, portanto, possui a 

mesma natureza objetiva do conhecimento científico. Neste sentido, salientamos 

que, como já mencionado, a diferença entre o conhecimento objetivo gerado ao 

longo da produção de riquezas materiais, como no trabalho dos agricultores, e o 

conhecimento científico encontra-se nos procedimentos envolvidos na sua 

produção e não na sua natureza. Especialmente para os extensionistas, isto 

mostra a importância de valorizar o conhecimento dos agricultores, desde que 

se faça uma cuidadosa distinção entre o que nele há de real e objetivo em 

relação a mitos, superstições e meras crenças. Para que essa distinção possa 

ser feita são necessários métodos de extensão centrados nos processos de 

trabalho que determinam as condições materiais de reprodução social dos 

agricultores, como o proposto no âmbito da teoria dos sistemas agrários, 

discutida brevemente a seguir. 

6.3. O materialismo histórico na extensão rural e a teoria de sistemas agrários 

A abordagem da agricultura em termos de sistemas agrários vem sendo 

desenvolvida desde os anos 1960, resultando em uma “teoria de sistemas 

agrários” que propõe uma interpretação dos processos de evolução histórica e 

de diferenciação geográfica dos modos de exploração e de reprodução dos 

ecossistemas cultivados (ou seja, dos sistemas agrários), desenvolvidos pela 

humanidade desde a origem da agricultura até os nossos dias.49 Além disto, com 

base na teoria de sistemas agrários foram desenvolvidos procedimentos para a 

análise da agricultura visando a definição de ações para promover o seu 

desenvolvimento em nível local ou regional. Esses procedimentos, em seu 

conjunto, constituem o método denominado “Análise- diagnóstico de sistemas 

 
48 Dada a limitação de espaço não poderemos tratar neste texto da influência do irracionalismo 
teísta sofre a extensão rural. 
49 MAZOYER, M.; ROUDART, L. História das agriculturas do mundo: do neolítico à crise 
contemporânea. São Paulo: Ed. UNESP; Brasília, DF: NEAD, 2010. 



 

agrários” (ADSA), o qual se mostra particularmente adequado para a extensão 

rural.50 Neste sentido, é interessante observar que, recentemente, tem sido 

proposto a introdução na ADSA de procedimentos específicos para a análise das 

condições para a promoção de uma transição agroecológica.51 

 É possível afirmar que a teoria dos sistemas agrários se constitui em uma 

aplicação do materialismo histórico elaborada para considerar as características 

específicas da agricultura. Em primeiro lugar o conceito de sistema agrário, 

quando interpretado como os grandes modos de exploração e reprodução de 

ecossistemas cultivados desenvolvidos pela Humanidade, converge largamente 

com o conceito de modo de produção adotado no marxismo, dado o papel 

central, atribuído para a sua determinação, das condições materiais e das 

relações de produção. 

Em segundo lugar, no âmbito da ADSA, na qual o conceito de sistema 

agrário é aplicado em nível local ou regional, este converge (neste caso, de 

forma ainda mais clara) com o conceito de formação social adotado no 

marxismo, sendo ambos determinados a partir de uma análise metódica do 

conjunto das características da agricultura, mantendo-se, porém, o foco dessa 

análise nas condições materiais e nas relações sociais. 

 Outra característica que indica claramente a filiação da teoria dos sistemas 

agrários ao materialismo histórico diz respeito à análise econômica dos sistemas 

de produção adotados na ADSA. Tendo o valor agregado como categoria central, 

nessa análise a sua distribuição (da qual, por exemplo, resulta a renda dos 

agricultores) é considerada como produto de relações sociais sujeitas à luta de 

classes, o que imprime um caráter essencialmente político à distribuição do valor 

agregado. Isto contrasta com a teoria neoclássica, atualmente hegemônica tanto 

no debate público como no pensamento econômico, segundo a qual a 

distribuição do resultado das atividades econômicas pode ser realizada de forma 

estritamente técnica. 

 
50 DUFUMIER, M. Projetos de desenvolvimento agrícola. Manual para especialistas. Salvador, 
EDUFBA, 2007. 
51 SILVA NETO, B. A internalização dos custos da transição agroecológica em sistemas 
agrários. Porto Alegre: Editora Fi, 2021. 



 

7. A guisa de conclusão: o extensionista e a ciência 
A partir da discussão realizada nas seções anteriores destacaremos alguns 

aspectos centrais com vistas a responder de forma explícita aos objetivos deste 

capítulo de contribuir à reflexão sobre a cientificidade da extensão rural a partir 

de uma análise dos fundamentos ontológicos subjacentes aos métodos por ela 

adotado. Neste sentido, o ocultamento dessas concepções ontológicas 

decorrente do agnosticismo ontológico adotado pelas correntes neopositivistas, 

assim como o relativismo ontológico sustentado pelas correntes influenciadas 

pelo pós-modernismo se constituiu em um obstáculo importante para a análise 

dos seus fundamentos ontológicos. Por esta razão, antes de analisar as 

questões ontológicas relativas aos métodos, foi necessário explicar as causas 

desse de tal ocultamento, salientando-se, assim, a importância para a 

hegemonia ideológica da burguesia da atribuição de um caráter meramente 

instrumental à ciência de modo a impedir a apreensão das consequências 

ontológicas do conhecimento científico. Não é de se surpreender, portanto, a 

total ausência de uma reflexão de ordem ontológica entre as correntes da 

extensão rural que se baseiam no neopositivismo e no pós-modernismo. 

Além disto, uma especificidade importante da extensão rural como campo 

do conhecimento é o caráter instrumental por ela assumido desde a sua origem, 

o qual ainda se encontra fortemente presente. Em outras palavras, ao contrário 

de se constituir inicialmente em uma disciplina científica que gera conhecimentos 

aplicáveis, a extensão rural parece se constituir sobretudo, como uma prática a 

procura de teorias que proporcionem cientificidade às suas ações. Isto torna as 

consequências do neopositivismo e do pós-modernismo sobre a prática científica  

ainda mais negativas no caso da extensão rural em relação a outros campos do 

conhecimento. 

 Tais consequências se evidenciam em uma cultura científica relativamente 

frágil em geral exibida pelos extensionistas, na medida em que estes raramente 

assumem a análise cientifica das características específicas da realidade agrária 

na qual pretendem atuar como algo fundamental e incontornável para definir as 

suas ações junto aos agricultores. E o fato de que a análise da complexidade da 

realidade agrária deve ser feita em condições não controladas, o que requer a 

adoção de métodos muito mais rigorosos do que os elaborados com base no 

neopositivismo (hegemônicos na ciência contemporânea), coloca obstáculos 



 

ainda maiores para os extensionistas. Neste sentido, é importante observar que 

a aplicação de tais métodos exige uma cultura científica ainda mais profunda, na 

qual os seus fundamentos ontológicos não podem ser negligenciados, do que a 

dos cientistas que pesquisam em condições controladas (laboratórios e campos 

experimentais). 

  O resultado é a atitude pragmática, frequentemente observada entre os 

extensionistas, diante da necessidade de conhecer os processos causais que 

regem a dinâmica das situações agrárias. No caso dos adeptos das correntes 

neopositivistas, isto os impele a fazer com que os agricultores adotem 

tecnologias de maneira impositiva. No caso dos adeptos das correntes 

influenciadas pelo pós-modernismo, isto os aproxima do comportamento dos 

próprios agricultores no seu trabalho cotidiano (o que, aliás, é muitas vezes 

considerado como positivo pelos extensionistas), em detrimento da cientificidade 

dos seus procedimentos. 

 A questão que se coloca, portanto, é a de como superar esses problemas? 

Como discutido neste texto, são profundas as causas do processo de 

rebaixamento da ciência a um papel meramente instrumental, ou a sua 

banalização como um mero “saber” entre outros. E esses processos, embora já 

avançados, estão longe de estar consumados. A sua reversão, portanto, é muito 

difícil. O que podemos afirmar, no entanto, é que uma condição necessária 

(embora certamente não suficiente) para a superação desses processos ocorra 

é uma formação dos extensionistas solidamente fundamentada ontológica e 

epistemologicamente. 

8. Referências bibliográficas 
BHASKAR, R. A realist theory of science. With a new introduction. Londres, 

Verso, 2008. 

BRACAGIOLI NETO, A.; SOGLIO, F. K. (org.) Metodologias participativas e 
sistematização de experiências em Agroecologia. Porto Alegre: Ed. da 

UFRGS, 2022. 

COSTA GOMES, J. C.; As bases epistemológicas da Agroecologia. In AQUINO, 

A. M. DE; ASSIS, R. L. DE, (org.). Agroecologia. Princípios e Técnicas para uma 

Agricultura Orgânica Sustentável. Brasilia, DF: Embrapa Informação 

Tecnológica, p. 71-98, 2005. 



 

CLOUSCARD, M. Neofascisme et idéologie du désir. Genèse do libéralisme 
libertaire. Paris : Ed. Delga, 2017. 

CLOUSCARD, M. Les métamorphoses des luttes des classes : pour une 

alternative progressiste. Paris : Les temps des cérises, 1996. 

CLOUSCARD, M. Refondation progressiste : face à la contre-révolution 

libérale. Paris: L’Harmattan, 2003. 

DUFUMIER, M. Projetos de desenvolvimento agrícola. Manual para 

especialistas. Salvador, EDUFBA, 2007. 

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. 8. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1989. 

FUNTOWICZ, S.; RAVETZ, J. Ciência pós-normal e comunidade ampliada de 

pares face aos desafios ambientais. História, Ciência e Saúde – Manguinhos, 

Vol. IV, nº 2, jul.-out. 1997. 

GOMES, W. B. Gnosiologia versus Epistemologia: distinção entre os 

fundamentos psicológicos para o conhecimento individual e os fundamentos 

filosóficos para o conhecimento universal. Temas em Psicologia, vol. 17, nº 1, 

p. 37-46, 2009. 

HAYAMI, Y.; RUTTAN, V. Desenvolvimento agrícola: teoria e experiências 

internacionais. Brasília, Embrapa, 1988. 

KUHN, T. A Estrutura das Revoluções Científicas. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 1982. 

LUKÁCS, G. A Destruição da Razão. São Paulo: Instituto Lukács, 2020. 

LUKÁCS, G. Estética, a peculiaridade do estético, vol. I; questões 

preliminares e de princípio. São Paulo: Ed. Boitempo, 2023 (edição eletrônica). 

LUKÁCS, G. Ontologia do ser social, vol. II. São Paulo: Ed. Boitempo, 2013 

(e-book). 

LYOTARD, J.-F. A condição pós-moderna. Rio de Janeiro: José Olympio, 

2009. 

MARX, K. Sobre a Questão Judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. 

MAZOYER, M.; ROUDART, L. História das agriculturas do mundo: do 

neolítico à crise contemporânea. São Paulo: Ed. UNESP; Brasília, DF: NEAD, 

2010. 

NETTO, J. P. Lukács e a crítica da filosofia burguesa. Lisboa: Seara Nova, 

1978. 



 

NETTO, J. P.; BRAZ, M. Economia Política: uma introdução crítica. São 

Paulo: Cortez, 2006. 

PRIGOGINE, I ; STENGERS, I. La nouvelle alliance. Métamorphose de la 
science. Paris: Ed. Gallimard, 1986. 

ROGERS, E. Diffusion of Innovations. 3ª Ed. New York: The Free Press, 1983. 

SANTOS, B. S.; MENESES, M. P. (org.) Epistemologias do Sul. Coimbra: 

Edições Almedina, 2009. 

SCHULTZ, T. A transformação da agricultura tradicional. Rio de Janeiro: 

Zahar Editores, 1965. 

SILVA NETO, B.; BASSO, D. A ciência e o desenvolvimento sustentável: para 

além do positivismo e da pós-modernidade. Sociedade e Ambiente, vol. XIII, n. 

2, dez. 2010. 

SILVA NETO, B. A internalização dos custos da transição agroecológica em 
sistemas agrários. Porto Alegre: Editora Fi, 2021. 

SILVA NETO, B. As relações entre política, economia e sustentabilidade: um 

modelo de análise baseado no materialismo histórico. Desenvolvimento e Meio 
Ambiente, Vol. 62, p. 1462-1484, jul./dez. 2023. 

WITTGENSTEIN, L. Investigações Filosóficas. Petropólis: Vozes, 1994. 


	1. Introdução
	2. Referencial teórico
	3. Ciência e ontologia no capitalismo
	4. O agnosticismo e o relativismo ontológicos
	4.1. O neopositivismo: máxima expressão do agnosticismo ontológico
	4.2. O pós-modernismo e o relativismo ontológico

	5. O neopositivismo e o pós-modernismo na extensão rural
	5.1. O neopositivismo e o difusionismo tecnológico
	5.2. A influência do pós-modernismo na extensão rural

	6. O materialismo histórico e dialético como alternativa às correntes epistemológicas dominantes
	6.1. A realidade como complexo de complexos
	6.2. A especificidade da práxis científica
	6.3. O materialismo histórico na extensão rural e a teoria de sistemas agrários

	7. A guisa de conclusão: o extensionista e a ciência
	8. Referências bibliográficas

